A SSEMBLEETE NATIONALE

ompte rendu

Commission d’enquéte sur les
liens existants entre les
représentants de mouvements
politiques et des organisations et
réseaux soutenant l’action
terroriste ou propageant
I'idéologie islamiste

— Audition de M. Ghaleb Bencheikh, président de la
Fondation pour Iislam de France (FIF)..........cccccocevveviveiueeenenn. 2

— Présences en réUnion........ccocoooiiiiiiiiiiieeiiieiiiieee s 16

Mardi
28 octobre 2025

Séance de 18 heures 30

Compte rendu n° 15

.SION ORDINAIRE 2025-2026

Présidence de
M. Xavier Breton,
Président de la commission

ASSEMBLEE

NATIONALE




La séance est ouverte a dix-huit heures trente-cing.

M. le président Xavier Breton. Nous nous retrouvons pour notre seconde et derniére
audition de la journée. Nous recevons M. Ghaleb Bencheikh, un islamologue reconnu et engagé
dans différentes institutions, dont la Fondation de I’Islam de France (FIF), qu’il préside, ou
encore la Conférence mondiale des religions pour la paix.

Monsieur Ghaleb Bencheikh, vous étes également membre du Conseil des sages de la
laicité et des valeurs de la République, présidé par Mme Dominique Schnapper, qui est institué
auprés du ministre de I’éducation nationale. Ce comité étudie notamment les conditions du
respect de la promotion des principes et valeurs de notre République a I’école et dans les
accueils collectifs de mineurs. 1l s’intéresse en particulier aux questions de laicité, de lutte
contre le racisme et I’antisémitisme, a la promotion de I’égalité des sexes et a la lutte contre les
discriminations. VVous étes également I’auteur de plusieurs ouvrages sur la laicité et sur I’islam.

Votre audition doit nous permettre d’identifier quels sont les mouvements islamistes
présents sur notre territoire, quelle est leur idéologie et quelles sont les stratégies mises en ceuvre
pour influer sur nos politiques publiques. Aussi, je vous soumettrai quelques questions en guise
d’introduction, puis je vous proposerai de prendre la parole pour un propos liminaire d’une
dizaine de minutes.

Quelle place occupent les groupes promouvant I’idéologie islamiste en France ?
Considérez-vous que leur influence tend a s’accroitre aupres de certains publics, notamment du
fait du contexte international ?

Ensuite, de nombreux élus ou agents publics sont confrontés a des demandes qui
peuvent porter atteinte a la laicité, en particulier de la part de groupes qui placent leur idéologie
au-dessus des lois de la Republique. Quels constats faites-vous sur les pressions pouvant
s’exercer sur les decideurs ou les acteurs publics ? Et comment y répondre ?

Avant de vous donner la parole, je vous remercie de nous déclarer tout autre interét
public ou privé de nature a influencer vos déclarations. L’article 6 de I’ordonnance
du 17 novembre 1958 relative au fonctionnement des assemblées parlementaires impose aux
personnes auditionnées par une commission de préter le serment de dire la vérité, toute la vérité,
rien que la vérité. Je vous invite donc a lever la main droite et a dire : « Je le jure ».

(M. Ghaleb Bencheikh préte serment.)

M. Ghaleb Bencheikh, president de la Fondation pour I’islam de France. Je ne
suis pas suffisamment expert pour répondre a vos deux premieres questions.

Selon un vieil adage, « le spécialiste est celui qui sait presque tout sur presque rien »
et donc par définition, I’expert est celui qui sait presque tout sur presque rien.

Aussi étonnant que cela puisse paraitre, je ne connais pas ces mouvements islamistes.
Je le dis d’emblée par rigueur intellectuelle et aussi par probité. En revanche, figure dans mon
périmétre de moindre incompeétence, tout ce qui concerne la civilisation et la tradition religieuse
islamique, I’Islam et I’islam. La question islamique est épineuse dans notre pays et nous avons
tous intérét, lorsque nous nous disons hommes et femmes de bonne volonté, d’essayer de
trouver une sortie par le haut & une crise qui a assez duré.



— 3 —

Il est vrai que nous autres Francais, quelle que soit notre appartenance confessionnelle
sous la vodte commune de la laicité, connaissons ces derniers temps une situation de tension.
Le mot est un doux euphémisme, et au lieu d’ajouter de la fragmentation a la fragmentation et
sans édulcorer quoi que ce soit, il va de notre responsabilité d’amener a plus de compréhension.

La question islamique en France, contrairement a ce que I’on peut entendre ici ou Ia,
ne date pas de ces derniéres années. Elle a une protohistoire et une préhistoire, qu’il est bon de
connaitre. Nous n’avons pas le temps de les passer en revue, je remonterai uniguement au
Second Empire. Aussi étonnant que cela puisse paraitre, il existait une réelle islamophilie chez
les intellectuels a cette époque. Par exemple, quelqu’un comme Alphonse de Lamartine ne
cessait de dire que « Si la grandeur du dessein, I’immensité du résultat, la petitesse des moyens
sont la marque du génie, qui ose comparer un homme de nos jours a Mahomet ? »

Vint ensuite la Troisieme République, qui était un peu spéciale. L’un des méfaits
majeurs de la colonisation concerne la non-application de la loi de 1905 aux colonies et dans
les contextes islamiques, en dépit des demandes réitérées des oulémas. Plus récemment, et
surtout depuis la fatidique année 1979, la France et I’Europe connaissent des problémes
cruciaux sur cette question, impliquant le vocable « islam ». Il existe cependant une singularité
francaise dans le contexte européen, qui ne doit pas étre éludée.

Pour y parvenir, il faut commencer par s’attacher au terme « islamisme ». Voltaire et
Renan I’employaient ; le philosophe Roger Caratini a pour sa part publié en 1993 I’ouvrage Le
génie de I’islamisme. C’est impensable aujourd’hui que cela puisse étre publié et étudié. Il n’a
en fait que pastiché le Génie du christianisme de Chateaubriand. A la fin des années 1970,
Bruno Etienne a accolé — a juste titre — I’épithéte « radical », apportant une autre connotation
au terme.

L’islamisme est une idéologisation exacerbée des préceptes religieux islamiques, pour
d’autres fins que spirituelles, en vue d’un projet ou plutdt d’un « contre-projet » social et
politique. L’islamisme couvre toute une gamme allant de I’extrémiste violent —on dit
maintenant « djihadiste » — symbolisé par la monstruosité idéologique et religieuse déenommeée
Daech, qui a esthétisé la violence, théatralisé la barbarie, jusqu’a Erdogan, qui est un islamiste,
mais également dirigeant d’un pays membre de I’Otan et peut jouer les médiateurs dans la crise
au Proche-Orient.

Alors quand j’entends lors d’un rassemblement a Paris, de meémoire le 26 mars, qu’« il
faut vaincre I’islamisme », et des prises de parole sans discernement, sans distinguer les
registres, sans faire preuve de désimplication des variables, ceci au lieu d’ajouter a
I’intelligibilité des problémes auxquels nous sommes confrontés, a rajouté & I’incompréhension
totale.

Ce sujet est si crucial, si épineux, si central, si fondamental pour le devenir de la nation
qu’il faudrait se rendre compte qu’on ne peut I’aborder d’une maniére univoque et
monolithique. Ceux qui savent mieux que moi disent qu’il s’agit d’une condensation
multidimensionnelle de faits et de grilles de lecture sédimentées: I’approche sociale et
sociologique ; I’approche politique ; I’approche géostratégique dans les rapports
internationaux ; I’approche psychologique ; I’approche théologique ; I’approche culturelle et
I’approche médiatique. Le tout avec une vision de I’histoire qui doit se faire avec un regard
critique.



— 4 —

Je distingue quatre temps. Le premier temps concerne le temps de la réponse
sécuritaire. Nous savons gré aux forces de I’ordre qui ont neutralisé et déjoué des attentats
meurtriers. Une séquence a été inaugurée par le criminel Merah en 2012 et qui s’est achevee,
espérons-le, avec I’assassinat de Dominique Bernard. Au cours de cette douzaine d’années s’est
ainsi déroulée une période de terreur qui a culminé avec I’anus horribilis de 2015. Nos
concitoyens ont eu peur, non sans raison, de tout ce qui a trait a I’islam et a I’islamisme. Sur ce
plan, la réponse sécuritaire et de renseignement est bienvenue.

Le deuxiéme temps est celui du discours alternatif. D’aucuns viennent nous dire qu’un
contre-préche et un contre-discours sont nécessaires. Ce faisant, il est déja délégitimé par
ceux-la mémes auquel il est destiné. Cependant, il faut trouver un discours alternatif puisé dans
le patrimoine civilisationnel et religieux islamique, pour une jeunesse laissée pour compte. Ce
travail doit é&tre mené avec force, conviction et détermination.

Le troisieme temps s’inscrit a moyen et long terme. Il porte sur I’éducation,
I’instruction, I’acquisition du savoir, de la culture, de la connaissance, de I’ouverture sur le
monde, des humanites, de I’inclination pour les valeurs esthétiques, pour les belles lettres, les
beaux-arts. Il s’agit la de la meilleure réponse face aux dérives radicales, face a I’attirance de
notre jeunesse francaise vis-a-vis des sirénes islamistes ou islamisantes.

Le quatriéme temps est celui de la République. A ce titre, je convoque le peintre et
caricaturiste Honoré Daumier. Quand il a voulu concourir pour L’Allégorie de la République
en 1848, il a peint une belle femme, plantureuse, qui allaite deux nourrissons, avec un garconnet
a ses pieds. La légende du tableau est la suivante : la République nourrit et instruit ses enfants.
Pour peu que la République nourrisse, instruise et protége tous ses enfants, nous parcourrons
un chemin vers I’aplanissement de ces difficultés.

Je souhaite également ajouter une idée fondamentale, celle de la fameuse « tenaille
identitaire », c’est-a-dire deux méachoires d’une tenaille qui se rapprochent et qui vont finir par
blesser véritablement la nation, le corps national. D’un c6té, certains expliquent qu’a cause
d’une série de démissions, d’abdications, de régressions, nous nous retrouvons avec des
éléments dangereux, étrangers, allogenes, qui viennent nous menacer. Il s’agit l1a du fameux
« grand remplacement », de I’identité malheureuse ou « La France n’est plus la France ».

De I’autre cété, certains, dont des jeunes gens, considérent que quoi qu’ils fassent et
disent, ils seront toujours pergus comme des éléments étrangers, que leur citoyenneté leur est
déniée. lls partent alors a la recherche d’une sorte d’identité de substitution et de refuge dans la
communauté supranationale des croyants.

Dans ce contexte, nous devons tout faire pour écarter ces deux machoires. S’il fallait
retenir une seule idée de mon intervention, elle serait la suivante : il ne faut pas considérer les
questions liées a I’islam et les questions liées a I’immigration, comme étant des questions
tautologiques. Elles s’entrecroisent, partagent des éléments en commun, mais I’une n’épuise
pas I’autre. Les aborder toujours et systématiquement en termes de tautologie constitue une
erreur fondamentale ; il ne peut y avoir de réponse politique ou intellectuelle si I’on se trompe
d’emblée.

A ce sujet, il me semble intéressant de relever les différences qui peuvent subsister en
termes d’approches, en fonction des pays. Nous autres citoyens frangais sommes fatigués, lassés
d’étre comparés souvent a nos voisins d’outre-Rhin. Pourtant, I’exemple allemand est riche
d’enseignements. Il se trouve qu’en 2022, I’'une et I’autre de nos deux nations se sont



— 5 _—

prononcées lors d’élections majeures. Nous avons connu des élections présidentielles et les
Allemands ont connu des élections législatives. Durant la campagne électorale officielle de nos
voisins allemands en 2022, le mot islam n’a pas été cité, une seule fois. Pourtant, Angela Merkel
avait accepté la venue de millions de réfugiés syriens, dont on peut penser qu’ils sont quasiment
tous musulmans et dont certains s’étaient mal comportés lors de la Saint-Sylvestre 2015 a
Cologne. A I’inverse, lors de la derniére campagne électorale majeure en France, le mot
« islam » était cité a chaque jour, associé a un corollaire d’épouvante, d’arriération, de danger.

Simultanément, une partie de la jeunesse estime qu’il existe deux poids, deux mesures.
Elle constitue une proie facile pour des sermonnaires, des doctrinaires, des idéologues, des
aventuriers, des islamistes. Ceux-ci leur disent : « Vos parents ont été a la fois bafoués, spoliés,
meprisés, mais cela ne sera pas votre cas, pour peu que vous suiviez les préceptes que je suis
seul a vous indiquer. Vous vous insurgerez, regagnerez votre dignité, voire le statut de martyr,
et vous jouirez des délices paradisiaques ».

A la suite de propos antisémites, un humoriste a été interdit d’antenne et méme de
représentation, a juste titre. Un autre polémiste, tout autant condamné que ledit humoriste sinon
plus, pourra quant a lui étre candidat a la magistrature supréme. Lors de ses conventions, il ne
cesse de répéter que le choix est entre I’islam et la France. Il ne dit pas «islamisme »,
« terrorisme » ou « djihadisme », mais islam. Ceci est percu comme un traitement différencié
pour un dixieme de la population mondiale.

Il est vrai que des hiérarques musulmans n’ont pas toujours été a la hauteur du moment.
Quand les attentats sévissaient au nom de la tradition religieuse islamique, ils n’ont pas trouve
mieux a dire que « Halte & I’amalgame ; I’islam est une religion de paix, d’ouverture et de
miséricorde ». Ce discours était inaudible, surtout compte tenu de la récurrence de I’épouvante
et de la terreur. Le discours aurait di étre plus engageant et plus responsable. Il est intervenu
par la suite, mais c’était déja trop tard. Il importe donc de rattraper le retard.

M. le président Xavier Breton. Je vous remercie pour ce propos liminaire, qui
contraste effectivement avec les précédentes auditions. Les questions qui nous sont posées se
présentent sous différentes facettes et celles que vous abordez sont éminemment intéressantes.

Vous avez indiqué au début de votre intervention qu’il existait une singularité francgaise
en Europe, que vous avez reprise par la suite en comparant les écheéances électorales frangaises
et allemandes. Comment vous expliquez cette singularité francaise en Europe ? Est-elle liée au
poids de I’histoire, de la colonisation, de la décolonisation ou a d’autres facteurs ?

M. Ghaleb Bencheikh. La singularité francaise repose sur deux éléments. D’abord,
en Allemagne, une grande tradition « d’orientalisme islamisant savant » a débuté au X1X* siecle
et a pu irriguer la société. Il existait des islamologues de renom, d’ailleurs souvent juifs, qui
connaissaient I’arabe.

Notre Président de la République parle du « ruissellement » pour 1’économie. De la
méme maniere, nous avons besoin dans notre pays d’un ruissellement ou d’une irrigation de
cette discipline de prestige que nous n’avons pas ou tres peu. Lorsque j’ai rencontré le président,
je lui ai parlé d’un Institut francais d’islamologie. Nous ne pouvons pas nous tenir & I’écart des
autres nations européennes ou d’ailleurs, s’agissant d’une discipline de prestige.

Le second point concerne effectivement la décolonisation. Il ne s’agit pas tant de la
question de la guerre d’Algérie qui n’a été officiellement qualifiée comme telle qu’en 1999,



— 6 —

soit trente-sept ans aprés la fin des « événements » de pacification. Lorsque ceux-ci se sont
déroulés, si le terme de guerre avait été officiellement appliqué, cela serait revenu a reconnaitre
I’existence d’une guerre civile entre des indigénes et des citoyens ; ce qui était inenvisageable
a I’époque.

Le vocabulaire importe : les antagonistes considérés étaient d’une part les Européens,
et d’autre part, les musulmans. En effet, le statut de I’indigénat ou le code de I’indigénat
appréhendait les Algériens de maniére singuliere, notamment aprés le décret Crémieux, qui
avait conféré aux juifs la nationalité francaise. A I’époque, cette différence avait occasionné de
sérieux débats entre les intellectuels musulmans et leurs compatriotes juifs. Pour I’anecdote,
lorsqu’un Européen se convertissait a I’islam, il demeurait Européen. En revanche, lorsqu’un
musulman se convertissait au christianisme, on parlait alors de « musulman catholique ».
L’ethnicisation est intervenue par la confession.

Associé au poids de la guerre d’Algerie, cet élément est demeuré une difficulté majeure
qui n’a pas été aplanie. A I’hypermnésie des uns répond I’amnésie réelle des autres. A un
moment ou un autre, il faudrait savoir dépasser tout cela pour établir un avenir commun de part
et d’autre de la Méditerranée.

M. le président Xavier Breton. Vous avez également évoqué lors de vos propos
liminaires I’année fatidique de 1979. En quoi s’agit-il d’une année fatidique ?

M. Ghaleb Bencheikh. Il est dans la vie des humains des années un peu speciales.
L’année 1979 en est une. Elle a été ainsi marquée par I’invasion soviétique de I’ Afghanistan,
un coup d’Etat en Irak conduisant & I’accession de Saddam Hussein au pouvoir, la terrible
révolution khomeiniste d’un autocrate illuminé, la prise de la Grande Mosquée de La Mecque
par des mouvements chiites. Lors de ce dernier événement, I’Arabie Saoudite a d’ailleurs fait
appel a la France et au commandant Baril pour mater la rébellion. Comme il s’agit d’un
sanctuaire qu’un non-musulman ne peut pas fouler de ses pieds, on lui alors donné une sorte de
« certificat d’islamité » momentané, ce qui constitue un non-sens total. L’idéologie wahhabite
est alors devenue une idéologie d’Etat. A partir de cette date, la monarchie saoudienne a
exporté, grace a ses pétrodollars, une idéologie rétrograde, passéiste, sectaire, considérée par le
reste des autres musulmans comme une secte.

Le fameux congres de Grozny du 24 au 27 aout 2016 a réuni les différentes obédiences
de I’islam sunnite et chiite et quasiment tous ont considére que le wahhabisme était une secte a
bannir. 1l est vrai que dans les contextes dits islamiques, les sociétés majoritairement
musulmanes et I’Europe, particulierement notre pays, ont été considérés comme des « ventres
mous » pour I’idéologie wahhabite et celle des Fréres musulmans. A partir de 1979, une
déferlante est effectivement survenue. Nous la constatons d’abord a travers les dégats terribles
dans les pays dits musulmans, notamment la guerre civile algérienne. Il s’agit de la fameuse
décennie noire.

M. le président Xavier Breton. L’année 1979 a effectivement été évoquée lors de nos
précédentes auditions, essentiellement a travers le prisme iranien. Notre commission d’enquéte
devra approfondir les échos que cette année a pu susciter dans notre pays, en particulier au
niveau des formations politiques.

M. Ghaleb Bencheikh. J’ai oublié d’ajouter les accords de Camp David de 1978 et la
prise d’otage de citoyens americains a Téhéran en 1979.



— 7 —

M. le président Xavier Breton. Notre commission d’enquéte devra approfondir les
échos que cette année a pu susciter dans notre pays, en particulier au niveau des formations
politiques.

M. Matthieu Bloch, rapporteur de la commission d'enquéte sur les liens existants
entre les représentants de mouvements politiques et des organisations et réseaux
soutenant I’action terroriste ou propageant I’idéologie islamiste. Monsieur Bencheikh, je
Vvous remercie pour votre présence et vos propos liminaires. En tant que président de la
Fédération de I’islam de France, pouvez-vous nous rappeler son réle dans la prévention de la
radicalisation et la promotion d’un islam compatible avec les valeurs républicaines ? Ce point
me semble d’autant plus essentiel que vous avez précédemment indiqué que les hiérarques de
I’islam n’avaient pas été a la hauteur des événements lors des attentats ayant ensanglanté notre

pays.

M. Ghaleb Bencheikh. Je précise en préambule que la Fondation de I’islam de France
est actuellement un peu mise en veille pour des raisons bien particulieres liées a son
fonctionnement, je dis non sans humour que dans le « PIF, la FIF est la fille de la FOIF ». C’est-
a-dire que, dans le paysage islamique francais, la Fédération de I’islam de France est la « fille »
d’une autre fondation, la Fondation des ceuvres de I’islam de France. Au bout de onze ans
d’existence, minée par une paralysie de ses dirigeants, cette derniere n’avait rien produit et le
Conseil d’Etat avait d0 se résoudre a la dissoudre. Face & cette situation, Bernard Cazeneuve,
alors ministre de I’intérieur avait alors souligné la nécessité d’une fondation pouvant constituer
le pendant du Conseil francais du culte musulman (CFCM). Le CFCM est chargé des questions
cultuelles et la FIF des questions éducatives, culturelles et civilisationnelles. Cette derniére est
une fondation laique reconnue d’utilité publique.

J’ai la faiblesse de croire qu’elle agit beaucoup, en dépit de son indigence matérielle.
Entendons-nous bien : il n’est pas dans sa vocation de vivre exclusivement de deniers publics.
Cependant, la reconnaissance d’utilité publique implique malgré tout que quelques aides
puissent étre fournies. Or, nous n’avons jamais obtenu les fameux 10 millions d’euros annoncés
lors du discours des Mureaux du Président de la République, le 2 octobre 2020. Nous avons
seulement bénéficié des subsides de I’Agence nationale pour la cohésion des territoires
(ANCT), afin de financer trois projets.

Mon prédécesseur Jean-Pierre Chevenement, grand républicain pour lequel j’ai une
grande admiration et affection a eu raison de donner des bourses d’études aux jeunes Frangais,
quels qu’ils soient, pour produire une connaissance et une compréhension du fait islamique
d’une maniére froide, rationnelle et intelligente. En effet, nous avons besoin de convoquer le
temps long pour aplanir les difficultés du temps présent, et nous devons le faire avec
connaissance. J’aime a rappeler, quand nous établissons quelques comparaisons, que nous
devons aussi étudier et élargir les « Lumiéres juives » du XI1X° siécle. Dans le cas qui nous
occupe, il y eut un humanisme d’expression arabe totalement oblitéré, effacé des mémoires,
insoupgonné méme.

Ensuite, des bourses étaient attribuées a des ministres du culte : imams, prédicateurs,
aumoniers, presidents d’associations culturelles et autres, afin de doubler leur formation
religieuse par une formation laique ou profane, consistant a apprendre le droit des cultes,
connaitre I’histoire de la France, I’histoire des idees politiques ; comprendre que la laicité est
un acquis de la modernité politique et intellectuelle, une conquéte de I’esprit humain.



— 8 —

J’ai ensuite formulé I’idée d’une université populaire itinérante allant de ville en ville,
de quartier en quartier, de cité en cité, pour porter le débat. La circulation de la parole constitue
une thérapie en tant que telle. Il est exact que j’ai vu de mes propres yeux dans certaines salles,
des jeunes gens avec un accoutrement improbable, un comportement inacceptable, un discours
intolérable. Méme si cela nous a été reproché, il était necessaire de descendre dans la « fosse
aux lions », de ne pas craindre de mener ce débat ; nous I’avons fait a quarante reprises.

Nous avons également procédé par la réponse a travers la culture, la culture
démocratique. Certains nous ont a nouveau reproché d’étre élitistes, mais il le faut. Nous avons
reconfiguré L’Enlévement au Sérail composé par Mozart qui présente le Pacha Selim comme
un homme magnanime, ou la figure du musulman est celle du bon prince et non plus celle de
Kouachi ou de Coulibaly. Lorsque le chceur était joué par des jeunes musulmans, les failles
identitaires, les bréches intérieures étaient colmatées.

Je pense également au Procés animal de la domination humaine, qui forme le corps
de Iépitre 22 des Epitres des Fréres de la Pureté, une société secréte du X¢ siécle, que nous
avons habillé par des considérations contemporaines et actuelles. Notre fierté réside dans les
vocations, notamment juridiques, suscitées par cette piece de théatre aupres des jeunes du lycée
d’Aubervilliers.

Dans le méme ordre d’idées, notre programme Jeune France offre en quelque sorte une
contre-réponse sur les réseaux sociaux —ou plutdt asociaux selon certains — en direction de
jeunes gens, pour la plupart musulmans. Des interventions sont également menées parfois dans
les établissements scolaires afin que des imams autoproclamés qui sévissent sur ces réseaux
sociaux ne viennent pas raconter n’importe quoi aux jeunes ; que ces derniers puissent passer
par le filtre de I’entendement.

Il faut également mentionner le travail mené dans les prisons. Le champ sémantique
évolue ; on ne dit plus « déradicaliser », mais « désengager ». Des aumdniers, des médiateurs
peuvent ainsi parler avec des jeunes gens qui, pour certains, n’ont que 300 mots pour
s’exprimer. C’est la raison pour laquelle le travail conjoint d’écoute et de désengagement est
nécessaire.

A ce titre, je vous invite & consulter nos deux rapports d’activité et notre campus
numérique, comprenant presque 300 vidéos qui présentent sous forme de capsules ou de
modules tout ce qui a trait a I’islam. Nous sommes particulierement fiers d’avoir, avec la
Fondation pour la mémoire de la Shoah, coproduit une vingtaine de vidéos sur les relations
entre juifs et musulmans, a la fois a travers I’histoire et de nos jours. Ce programme, « Ombres
et Lumiéres », a connu une présentation inaugurale a Sciences-Po en 2022 ou 2023.

M. Matthieu Bloch, rapporteur. Vous parlez de confusion entre I’islam et
I’islamisme que vous qualifiez d’idéologisation. Cette idéologisation est portée par certains
imams autoproclamés qui laissent entendre que beaucoup reste a faire dans I’organisation du
culte musulman en France. Alors que le Forum de I’islam de France (Forif) a tenu sa deuxiéme
session en fevrier 2025, quel regard portez-vous sur cette instance ? Quelles sont vos
principales préconisations concernant I’organisation du culte musulman ?

M. Ghaleb Bencheikh. De mémoire, je pense méme qu’il s’agit de la troisieme
édition de ce Forum.



— 9 —

Je suis un homme libre et un citoyen libre. Je pense que la puissance publique fait face
a un dilemme, un paradoxe, qu’il lui incombe de rompre. D’un cété, il ne lui appartient pas de
s’immiscer dans I’organisation d’un culte en vertu de la loi, depuis 1905. Cela parait
impensable, inacceptable. Pensez-vous qu’un ministre de I’intérieur réunirait les bouddhistes
de France pour leur dire ce qu’ils doivent faire ou ne pas faire ? Ce phénomene n’est pas
nouveau ; il a débuté avec le Conseil d’orientation et de réflexion sur I’islam de France (Corif)
en 1991, lorsque Pierre Joxe était ministre de I’intérieur.

Mais d’un autre coté, si les musulmans de France s’étaient réunis et avaient procédé a
la désignation de leurs propres instances, nous ne serions pas dans cette situation ; parce que la
puissance publique est fondée a avoir des interlocuteurs légitimes. L’incurie organique a ainsi
conduit les différents ministres de I’intérieur, en charge des questions cultuelles, a essayer de
trouver une instance représentative. Malheureusement, certains représentants du culte
musulman en France se soucient de la notabilité de leur fonction que de leurs responsabilités.
De jeunes quadragénaires, tout en étant républicains, ont a cceur a mettre de I’ordre dans cette
affaire.

L’islam est-il compatible avec les valeurs de la République ? Je ne suis pas certain que
la question puisse étre posée en ces termes. Soit les actions de musulmans de France s’inscrivent
dans notre triptyque républicain, liberté-égalité-fraternité, et ils se fondent de maniére
« caméléonesque » au sein de la nation, comme tous leurs compatriotes. Soit leurs actions sont
illégales, et la loi doit étre appliquée avec sévérite et célérité. 1l n’y a pas a chercher un islam
qui soit compatible ou non.

Il faut que nos traditions religieuses, d’une maniere générale, agissent d’une maniére
conforme aux valeurs de la République, dans le respect scrupuleux de la loi de 1905. Dans ce
cas, I’islam ou les musulmans ne doivent pas se soustraire & leur appartenance a la nation, en
respectant la loi. Il n’y a pas a leur demander d’une maniere spécifique d’agir d’une maniere
compatible avec les valeurs de la République.

La volte commune de la laicité permet au ciel d’étre plus clément ici au-dessus de
notre téte qu’a Téhéran ou au Caire. En conséquence, si des chantiers titanesques doivent étre
menés en matiére de pensée théologique islamique, c’est en Europe et particulierement en
France qu’il faut les conduire.

Le premier chantier concerne les libertés fondamentales, et notamment de la liberté de
conscience. Le deuxieme chantier est celui de I’égalité ontologique et juridique entre les étres
humains, par-dela I’appartenance confessionnelle, par-dela le genre, par-dela les orientations
métaphysiques et spirituelles. Le troisieme chantier porte sur la désacralisation de la violence
et consiste a en finir avec I’idéologie du combat sacré prescrit par le divin. Il faut combattre
I’idée qui attribuerait une quelconque efficacité a la violence qui, de surcroit, pourrait étre
commanditée par la transcendance. Enfin, le quatriéme chantier, tout aussi titanesque, est celui
de I’autonomisation du champ du savoir et de la connaissance par rapport a celui de la révélation
et de la croyance.

Pour le reste, il faut continuer de s’inscrire dans le cadre de la liberté, I’égalité, la
fraternité, I’universalisme républicain. Si un citoyen musulman ou un résident musulman
régulier dans notre pays s’y conforment ; tout se passe bien. S’ils ne s’y conforment pas, le
premier subira la dureté de la loi et le deuxieme nous quittera.



M. Matthieu Bloch, rapporteur. J’ignore si vous avez lu le rapport publié par le
ministre de I’intérieur en mai 2025 sur les Fréeres musulmans. Ce rapport indique que la
diffusion de I’islamisme en France résulte de grands ecosystemes locaux. Qu’en pensez-vous ?

M. Ghaleb Bencheikh. J’ai été auditionné par les deux auteurs du rapport, que je
connais. Je ne doute pas de leur probité intellectuelle. Ce rapport met en lumiére la
déliquescence ou le délitement de ce qu’étaient les Fréres musulmans en France par rapport a
la période ou I’Union des organisations islamiques en France, puis I’Union des organisations
islamiques de France (UOIF) rassemblait des milliers de personnes au Bourget.

S’agissant des écosystémes locaux, je fais crédit a ces auteurs qu’ils disent vrai. Je ne
sais pas comment ces écosystéemes locaux agissent. J’imagine qu’il existe une grande pression
dite « communautaire », que dans tel ou tel quartier, un jeune homme ou une jeune fille qui ne
jednent pas pendant le ramadan peuvent vivre des situations difficiles. Il est possible alors de
parler « d’écosystemes locaux », si cette pression communautaire est réelle dans certaines cités,
alors que le maitre mot doit étre la liberté.

Telle ou telle pratique doit constituer une adhésion spontanée, une adhésion intime. Il
ne s’agit pas d’obéir a une injonction quelconque.

M. Matthieu Bloch, rapporteur. Selon vous, quels sont les liens entre les
mouvements politiques frangais et la mouvance islamiste aujourd’hui ? Ces liens sont-ils
particulierement marques avec certains mouvements ou partis politiques ?

M. Ghaleb Bencheikh. En toute rigueur, je n’en sais sincérement rien. 1l n’existe pas
de parti se revendiquant comme représentant de I’islamisme politique en France. Mais les
crypto-islamistes ou les islamistes doivent sGrement manceuvrer.

En revanche, les musulmans qui votent — parce qu’on oublie ceux qui ne votent pas —
le font souvent en faveur de la France Insoumise, non pas parce que ce parti leur ferait miroiter
je-ne-sais-quoi. Simplement, ils votent pour ceux qui ne les insultent pas. Or, d’autres partis
politiques les insultent, hélas. Je le regrette, mais c’est ainsi. Ce tropisme existe, bien en amont
du 7 octobre 2023.

Ensuite, existe-t-il des mécanismes particuliers ? Je ne les connais pas. En revanche,
il existe un mot que nous gagnerions a bannir du vocabulaire, y compris de la classe politique,
celui de «I’islamo-gauchisme ». En effet, il faudrait a la place parler soit « d’islamismo-
gauchisme », soit de « gaucho-islamisme ». De fait, le préfixe « islamo » n’a pas de sens devant
« gauchisme ».  Aujourd’hui, on entend parler «d’islamo-raquailles », « d’islamo-
délinquants », « d’islamo-nazis », « d’islamo-fascistes », « d’islamo-gauchistes », que sais-je
encore.

Il n’est pas possible de faire perdurer ce préfixe « islamo » pour qualifier tout ce qui
est négatif, tout ce qui ne peut pas perdurer. Imaginez un instant que 1I’on puisse établir des
noms composés avec les préfixes « christiano » ou « judéo », « franc-magonnerie » et ainsi de
suite, que I’on accolerait a « délinquance », « fascisme », « nazisme », « gauchisme ».

Je ne dis pas qu’il n’existe pas de collusion entre I’idéologie islamiste et des
mouvements d’ultra-gauche. Cela saute aux yeux, par exemple depuis I’alter-mondialisme de
Porto Alegre, ou ailleurs en Europe. Cette collusion existe, mais il faut savoir la nommer. En



revanche, «islamo », renvoie d’abord a I’islam et a I’Islam, en tant que tradition, religion et
civilisation.

A I’époque, trois membres du gouvernement, Gérald Darmanin et Jean-Michel
Blanquer et Frédérique Vidal ont employé ce terme « d’islamo-gauchisme », suscitant une vive
controverse par tribunes interposées. Il a ainsi été question « d’islamo-gauchisme au sein de
I’université francaise et du Centre national de la recherche scientifique (CNRS) ». Mais il
faudrait plus précisement les illustrer. En I’espéce, il s’agit de I’islamisme et du gauchisme.
Mais, a ma connaissance, « I’islamo-gauchisme » n’a pas de valeur scientifique, ni méme de
bon sens.

M. Matthieu Bloch, rapporteur. VVous dites que le vote musulman privilégie souvent
la France Insoumise parce que ce parti est celui qui les insulte le moins. Honnétement, je ne
suis pas persuadé que tous les autres partis insultent les musulmans, loin de la, et fort
heureusement. Mais ne pensez-vous pas egalement que le positionnement de LFI sur le conflit
a Gaza alimente aussi un certain électoralisme ?

M. Ghaleb Bencheikh. Il convient d’étre précis dans I’emploi des mots. Je n’ai pas
dit qu’il s’agit du parti qui les insultent le moins, mais qui « ne les insulte pas ». Tous les autres
partis politiques n’insultent pas dans leur globalité, mais deux ou trois partis le font a longueur
de journée. Prenez le parti Reconquéte !, il les insulte. Prenez le Rassemblement National, il les
insulte. Prenez le micro-parti d’Eric Ciotti, il les insulte.

Mes prises de position contre le voile m’ont valu de solides inimitiés. Je suis
résolument contre. Je mets au défi quiconque de trouver entre 1926 et 1979, des exemples de
jeunes filles allant a I’université, a I’école ou travaillant dans I’administration qui seraient
voilées dans les contextes islamiques. Le « revoilement » est apparu justement apreés cette année
fatidique de 1979. 1l n’a pas de fondement canonique comme I’a dit le président du CFCM en
2019.

Mais je ne peux pas non plus accepter d’entendre un ministre de I’intérieur dire « A
bas le voile » a I’occasion d’un rassemblement ; il n’est pas dans son réle. 1l aurait au moins pu
dire « A bas le voile dans le sport ». Je suis résolument contre le port du voile, mais un ministre
chargé des cultes ne peut prononcer de tels mots. Les problemes doivent se régler par la
connaissance, par les arguments, y compris théologiques, par la discussion, par le débat. Pour
y parvenir, il est nécessaire de disposer d’imams formés, sérieux, compétents, courageux et
surtout éclairés. 1l s’agit la aussi d’un travail titanesque qu’il y a lieu de mener.

M. Matthieu Bloch, rapporteur. VVous comprendrez que je ne vous rejoins pas. Je
pense qu’au sein de cette représentation nationale, aucun parti n’insulte les musulmans.

Quel regard portez-vous sur I’action des pouvoirs publics face a la montée des
mouvements islamistes ? Comment peuvent-ils lutter efficacement contre I’islamisme tout en
prévenant toute confusion entre I’islam et toute stigmatisation des musulmans ? Je vous assure
que les partis qui siégent dans cet hémicycle ne veulent pas stigmatiser les musulmans
contrairement a ce que vous pensez.

M. Ghaleb Bencheikh. Je n’ai jamais affirmé que I’ensemble de la représentation
nationale le fait. En revanche, je maintiens que des partis politiques représentés au sein de
I’Assemblée nationale le font. Il s’agit, hélas, d’une réalité. Je pourrai vous fournir des
exemples.



Au-dela, il faut aborder ces questions d’une maniére sereine, tranquille, avec froideur
d’esprit et distanciation par rapport aux faits. Lorsqu’un de mes interlocuteurs, dans quelque
situation que ce soit ne me rejoint pas, j’envisage la situation comme une opportuniteé
d’apprendre, de me remettre en cause. A I’occasion d’un débat, je peux considérer que mon
contradicteur a tort, mais je n’oublie pas qu’il peut détenir une part de vérité et que mes
positions peuvent receler leur erreur.

S’agissant de votre question sur I’action des pouvoirs publics face au mouvement
islamiste, laissez-moi reprendre ma métaphore en quatre temps. C’est en distinguant, en
diagnostiquant le mal, qu’on lui trouve une medication appropriée. Il m’a été demandé, sans
étre bien entendu, ni par le porte-parole de la présidence de la République et encore moins par
celui du gouvernement, d’aller désamorcer une double crise née de deux discours du Président
de la Républigue. Le premier concernait le fameux discours des Mureaux, le 2 octobre 2020,
lorsque le président Macron avait déclaré « L’islam est en crise ». Une quinzaine de jours plus
tard, I’assassinat odieux de Samuel Paty intervenait.

Lors de I’oraison funébre, le Président de la République avait dit a la Sorbonne « Nous
ne renoncerons jamais aux caricatures ». Certainement a la suite d’une instrumentalisation, ces
propos ont pu étre compris comme s’il s’agissait exclusivement et uniquement des caricatures
qui brocardaient le prophéte de I’islam. J’ai eu I’occasion, en tant que citoyen, mais aussi au
titre de la fondation, d’aller porter le débat a Amman, a Doha, a Riyad, au Caire et a Rabat,
selon un programme en quatre séquences. La premiére concernait une rencontre officielle avec
des membres de I’exécutif ; la deuxiéme une rencontre académique ; la troisieme séquence, une
sorte de débat public notamment avec des étudiants et la quatrieme séquence était d’ordre
médiatique.

Je ne pense pas que ces rencontres étaient anecdotiques. A I’époque, I’ambassadrice
de France a Amman m’avait expliqué qu’a la suite des appels au boycott, les produits francais,
du camembert jusqu’au foulard Hermeés, avaient enregistré un recul de 40 %, a la suite de la
crise qui avait éte attisée. J’ajoute que la situation a été encore plus grave en Asie.

A chaque reprise, je me suis attelé a expliquer le modele francais, celui de la laicité,
de la séparation des pouvoirs, de I’indépendance de la justice, de I’Etat de droit ; I’idée que I’on
ne gouverne pas la cité selon le désir politique de Dieu. Je rappelais que la tradition des
caricatures était seculaire en France et ne concernait pas une religion en particulier. Cette liberte
est précieuse. Nous ne sommes pas préts a transiger quant a son effectivité.

Mme Caroline Yadan (EPR). Merci pour ces éléments. Ma question va porter sur
I’aprés 7 octobre 2023. VVous nous avez décrit ces universités itinérantes, votre travail, dans les
milieux de I’éducation, de la culture, voire des prisons. Vous avez indiqué que vous vous
trouviez parfois confrontés a des jeunes gens dont les propos étaient intolérables.

Avez-vous assisté a un changement depuis le 7 octobre 2023, a une radicalisation et
une multiplication des discours haineux ? Si tel a été le cas, votre travail s’est-il adapté a cette
déferlante de haine, notamment antisémite, que nous avons vu se diffuser dans les universites ?
Les faits sont absolument effrayants de ce point de vue.

M. Ghaleb Bencheikh. Madame la députée, il faut distinguer les principes et leur
traduction dans les faits, dans la vie de tous les jours. Au niveau des principes, et immédiatement
apres le 7 octobre, des prises de position, dont les miennes, celles de la Fondation, mais aussi



de la Conférence mondiale des religions pour la paix, ont eu pour objet de rappeler des points
fondamentaux.

En premier lieu, aucune cause, si noble soit-elle, si lIégitime soit-elle, ne justifie le
massacre d’innocents. Les exactions perpétrées le 7 octobre desservent en elles-mémes la
justesse ou la résistance contre une occupation, de quelque ordre que ce soit.

Ensuite, il n’existe pas de solidarité inconditionnelle allant de pair avec I’appartenance
confessionnelle ou ethnique. De ce point de vue, la solidarité ne doit pas se concevoir d’une
maniere instinctive ; elle doit étre étayée ou fondée sur le droit et la justice. Nous ne pouvons
pas affirmer que notre seule boussole est le droit, notamment le droit international, et ne pas le
suivre.

La troisieme idée concerne le droit de se defendre. Mais qui dit se défendre ne dit pas
se venger. Et mémes les lois talioniques disaient « ceil pour ceil, dent pour dent » et donc pour
un ceil, ce ne sont pas les deux yeux, pour une dent, ce n’est pas la machoire et pour une vie, ce
n’est pas la tribu.

Quatriemement, et comme cela a été rappelé a de multiples reprises, nous ne devons
pas importer le conflit dans notre propre pays, mais malheureusement, le conflit entre par tous
les interstices. En conséquence, il ne faut pas prendre pour responsable quelqu’un qui n’y est
pour rien. Ce n’est pas I’idée que nous nous faisons de la justice, ni de la solidarité. Lorsqu’un
citoyen juif est attaqué dans sa synagogue, le musulman doit trembler parce que son tour viendra
s’il ne se porte pas solidaire de son propre concitoyen.

Enfin, il faut apaiser, sortir d’une situation qui a assez duré. D’une part, la solidarité
avec le peuple palestinien n’implique pas tel ou tel acte et vengeance contre nos compatriotes
juifs. D’autre part, la question ou la cause palestinienne, j’entends aujourd’hui parler de
« palestinisme » est une affaire de droit et de justice. Ce peuple a connu un déni de droit et de
justice depuis soixante-quinze ans.

Voila ce que nous disons et ce que nous faisons lors de nos rencontres et de nos débats.
Certaines actions sont connues, diffusées sur les réseaux sociaux et internet. D’autres le sont
moins, par exemple lorsque j’ai participé a une conférence internationale sur le Proche-Orient
a Caux en Suisse au mois de juillet. Tel n’était pas I’objet ; il s’agissait en revanche de trouver
ensemble, avec des hommes et des femmes de bonne volonté, comment sortir d’une situation
de crise qui a ému le monde entier.

M. le président Xavier Breton. Le terme « islamophobie » fait I’objet de débats. Bien
qu’il soit composé du préfixe «islamo », dont vous nous avez dit ce que vous pensiez
précédemment, I’acceptez-vous comme une forme d’exception ?

M. Ghaleb Bencheikh. J’ai écrit un ouvrage sur ces questions, Les mots (et les maux)
de I’islam : Réparer le présent et préparer I'avenir. Le livre est composé d’une douzaine de
chapitres, dont un est effectivement consacré a I’islamophobie. Etymologiquement,
I’islamophobie refléte la peur de I’islam.

Un arachnophobe craint les araignées ; un hydrophobe ne se jette pas dans I’eau ; un
agoraphobe ne prend pas la parole publiqguement ; un claustrophobe ne prend pas I’ascenseur.
De son cote, un islamophobe craint I’islam. S’il ne devait avoir comme information sur le fait
islamique que ce que lui racontent certaines plateformes télévisées, il a raison d’avoir peur de



— 14 —

I’islam. Si je ne devais m’informer sur notre propre société francaise qu’a travers I’unique canal
de la revue Détective, je deviendrais francophobe, bien qu’étant Frangais.

Deuxiéemement, il existe un mensonge manifeste. Certains relayeurs d’opinion
viennent nous dire que I’islamophobie est un mot créé récemment de toute piéce par les mollahs
pour interdire toute critique de I’islam. D’abord, ceci est faux. Factuellement, le mot existe
depuis 1910.

Troisiemement, sans le mot qui la designe, la chose n’existe pas. Si I’on n’utilise pas
le mot islamophobie, tout ce que ce mot signifie ou ce qu’il indique est inexistant.

Quatriemement, face a ce mot non voulu, que I’administration ne veut pas utiliser et
que la classe politique rechigne a employer, je me suis dit qu’il fallait trouver un néologisme.
J’y ai réfléchi longuement, en envisageant des exemples empruntés a la psychologie féminine.
Ainsi, il est coutume de distinguer I’androphobie et la misandrie. L’androphobie est le fait de
craindre les hommes, en raison d’un pere violent, d’un frere irrespectueux, d’un instituteur
strict. En revanche, la misandrie concerne la haine et la détestation maladive de ce qui est
masculin. Mutatis mutandis, la méme situation se présente a peu pres lorsqu’il est question
d’islamophobie. J’avais ainsi envisagé le terme de « misislamie » qui n’a pas connu beaucoup
de succés en dehors de quelques cercles trés restreints.

Il se trouve que I’Organisation des Nations unies a décrété depuis quelque temps le
15 mars comme journée internationale de lutte contre I’islamophobie. De I’autre coté de
I’ Atlantique, aussi bien au Canada qu’aux Etats-Unis, une personne est officiellement en charge
de lutter contre I’islamophobie. Au niveau de I’Union européenne, Mme Marion Lalisse est
chargée de prévenir et de lutter contre les actes antimusulmans.

Dans notre propre pays, il existe une délégation interministérielle a la lutte contre le
racisme, I’antisémitisme et la haine anti-LGBT (Dilcrah). Elisabeth Borne avait d’ailleurs
rajouté I’antitziganisme. Je ne suis pas favorable a de telles distinctions : un méme organisme
interministériel doit pouvoir lutter contre toute forme de discrimination.

Je ne dis pas que notre pays doit nécessairement se conformer a ce qui se passe ailleurs.
Mais il n’y a pas ailleurs ce complexe quant a ce mot qui fait débat dans notre pays. On peut ne
pas I’utiliser ou en utiliser un autre. Mais il faut qu’il existe effectivement une réelle lutte contre
toutes ces dérives d’atteinte a des citoyens musulmans, soit dans I’exercice de la pratique de
leur culte, soit dans leur dignité.

Face a I’argument consistant a dire qu’il en est ainsi afin de ne pas critiquer I’islam, je
répondrais que toute critique est salutaire. Si elle est académique, elle est bénéfique ; si elle est
populaire, elle n’est pas dénuée de bon sens. Toute doctrine, toute idéologie, toute théologie,
toute philosophie qui fuit le débat, qui ne s’affirme pas dans la transparence, la clarté, finit
invariablement par s’atrophier et se fragiliser. Il ne leur reste alors plus in fine que la violence
pour pouvoir subsister quelques instants. En conséquence, cette affaire de critique est
fallacieuse.

Le « magma » des réseaux sociaux a effectivement suscité des réactions de detestation,
de haine, de la part de musulmans ou se présentant comme tels face a quiconque porterait selon
eux un discours fallacieux par rapport a leur identité. En I’espéce, il ne s’agit effectivement pas
de religion, mais d’identité ; parce qu’ils n’y entendent rien en matiere religieuse. Pensez-vous



un instant qu’un Coulibaly ou qu’un Kouachi a lu le Coran ou connait la finesse de la théologie
islamique de I’ére classique ?

Par conséquent, cette réaction corrobore I’idée que les musulmans seraient retifs,
réfractaires a toute idée de critique. Si tel est le cas, ils ont tort ; au contraire, ils doivent étre
demandeurs de critiques. Si tel ce n’est pas le cas, ce n’est pas la peine de le faire savoir ni d’en
parler.

M. le président Xavier Breton. Je vous remercie pour cette audition nourrie et ces
échanges qui nous ont permis d’approfondir un certain nombre de sujets qui nous préoccupent.
Vous pouvez le cas echéant compléter nos échanges si vous le souhaitez, en répondant par écrit
au questionnaire qui vous a été envoyé il y a quelques jours et en nous adressant les documents
que vous jugerez utiles.

La séance s’acheve a vingt heures cing.



Membres présents ou excusés

Présents. — M. Matthieu Bloch, M. Xavier Breton et Mme Caroline Yadan.



